
UD5. LA VERDAD 

1 
 

TEORÍAS SOBRE LA VERDAD 

¿Te has preguntado alguna vez cómo podemos distinguir lo verdadero de lo falso? Si lo 

piensas, el problema resulta bastante mas difícil de lo que parece. 

Em ciertas sociedades suele considerarse que la verdad se basa en el criterio de 

autoridad*. También se aceptan como verdaderas aquellas creencias que han perdurado por 

traición a lo largo de los años y que siempre se han transmitido de generación en generación. 

Esta interpretación tradicional de la verdad no admite críticas ni cuestionamientos 

racionales. En cambio, la filosofía, que se caracteriza por emplear la razón, ha tratado de 

encontrar otras formas de aproximarse a la verdad. 

Por eso, el término griego que traducimos por verdad, “aletheia”, significa desvelamiento, 

lo que subraya la necesidad de profundizar, de ir más allá de lo oculto por el velo de las 

apariencias. A ello se añade el sentido de la palabra latine “veritas”, que proviene de “verum”: 

exacto, completo. 

 

VERDAD COMO CORRESPONDENCIA 

Si queremos diferenciar lo verdadero de lo falso, necesitamos aplicar algún modo de 

juzgar que nos permita determinar qué es la verdad. Enb la historia del pensamiento se ha 

propuesto distintos procedimientos para determinar qué es verdadero y qué es falso. A estos 

procedimientos los llamamos criterios de verdad. Un ejemplo podría ser el criterio de verdad 

que ofrece Aristóteles en su Metafísica, donde afirma: “Decir de lo que es que no es, o de lo que 

no es que es, es falso, mientras que decir de lo que es que es, o de lo que no es que no es, es 

verdadero”. 

Tal vez esta frase de Aristóteles resulte algo confusa. Sin embargo, el criterio de verdad 

que propone el filósofo coincide con la opinión común de muchas personas. Aristóteles defiende 

el criterio de verdad como correspondencia. Así, la verdad como correspondencia es una teoría 

filosófica que sostiene que una afirmación es verdadera si se corresponde, coincide o se adecúa 

con la realidad o los hechos del mundo; es decir, una proposición es verdadera si actúa como un 

espejo exacto de lo que realmente es, como decir "el cielo es azul" cuando el cielo es, de hecho, 

azul, conectando así el pensamiento o lenguaje con los hechos externos. Según esta idea, la 

verdad no es una creación mental, sino una propiedad del mundo que se refleja en nuestras 

afirmaciones. 



UD5. LA VERDAD 

2 
 

Este criterio de verdad fue adoptado por los filósofos medievales. Con el tiempo, la 

definición de este criterio se hizo famosa: “la verdad es la adecuación entre el entendimiento y 

las cosas”. 

Si bien la verdad como adecuación es la más extendida, existen otros criterios que han 

sido propuestos para tratar de establecer qué significa que algo sea verdadero. A continuación 

se explican las teorías más importantes 

 

VERDAD COMO EVIDENCIA 

El filósofo francés Rene Descartes desconfiaba del criterio de verdad como 

correspondencia. En sus indagaciones filosóficas propuso como punto de partida dudar de todo 

aquello de lo que no pudiéramos estar completamente seguros. Es lo que se conoce como la 

duda metódica. La duda metódica condujo al francés a dudar hasta de la existencia real de lo 

que le rodeaba: ¿y si las cosas que veía y tocaba eran producto de un sueño? Lo mejor, para 

estar completamente seguro sería buscar una verdad absolutamente cierta e indudable, algo 

para lo que no le servía del criterio de verdad como correspondencia. 

Descartes va a afirmar que el el criterio de verdad correcto es el de evidencia. El 

conocimiento será por tanto aquello que nuestra intuición es capaz de concebir como claro y 

distinto. 

Una de las verdades absolutamente indudables es el hecho de que, como estoy pensando, 

necesariamente tengo que existir. Aunque todo lo que me rodea no sea real, lo que es 

indiscutible es que, si yo estoy pensando entonces yo existo. Esta primera verdad indudable es 

el célebre cógito cartesiano (pienso luego existo) 

Evidencia.  Criterio de verdad basado en la Claridad y Distinción. Es posible gracias a la 

intuición (inspección atenta de la mente). Se debe evitar con cuidado la precipitación y la 

prevención. Constituye la primera y más importante de las reglas del método. 

Claridad  “llamo clara a aquella idea que es presente y manifiesta al espíritu atento: igual 

que decimos que vemos claras aquellas cosas que afectan con suficiente fuerza y potencial al 

ojo que las ve como presentes” (Principios de Filosofía. Descartes) 

Distinción  “llamo distinta a aquella idea que, siendo clara, está separada y recortada de 

todas las otras de tal manera que no contiene nada más que lo que es claro” (ibid.) 



UD5. LA VERDAD 

3 
 

VERDAD COMO COHERENCIA 

En algunos ámbitos, como por ejemplo en las matemáticas, se emplea a menudo un 

criterio de verdad diferente: el de la coherencia. De acuerdo con este criterio, una afirmación es 

verdadera cuando no es contradictoria y cuando puede encajar adecuadamente con el resto de 

afirmaciones que consideramos válidas 

Un ejemplo puede ayudarnos. Tomemos una afirmación matemática, por ejemplo, 17 es 

un número primo. ¡Cómo sabemos si esta afirmación es verdadera o falsa? Tendríamos que ver 

si lo que afirma contradice algunas de las cosas que sabemos acerca de los número primos o si 

por el contrario resulta coherente con nuestro conocimiento previo. Nosotros sabemos que los 

números primos son aquellos que se pueden dividir por 1 y por ellos mismos. Como el número 

17 cumple esta condición, resulta que esta afirmación es coherente con nuestro saber 

matemático y por eso decimos que es verdadera. 

El criterio de verdad como coherencia también ha sido adoptado más allá de las 

matemáticas por algunos filósofos. Hegel por ejemplo creía que la realidad consistía en una 

totalidad compleja en continuo desarrollo. Para Hegel, nuestras afiraciones se refieren a 

aspectos concretos de esa totalidad dinámica. Por eso, lo que decimos será válido si resulta 

coherente con el todo, que es lo realmente verdadero. 

VERDAD PRAGMÁTICA 

A finales del siglo XIX surgió en Estados Unidos una corriente filosófica denominada 

pragmatismo, que alcanzó gran relevancia por su particular interpretación de la verdad. 

Para los filósofos pragmatistas, como William James, el criterio de verdad es el de utilidad. 

Para saber si algo es verdadero debemos fijarnos en sus consecuencias prácticas. Si los 

resultados derivados de aceptar una afirmación son útiles, provechosos y eficaces, entonces 

consideraremos que esa afirmación es verdadera. De hecho, la palabra pragmatismo vine del 

griego “pragma”, que significa “hecho” o “acción”. 

¿Cómo enfoca la verdad un filósofo pragmatista? Imaginemos por ejemplo, que queremos 

saber si una teoría es verdadera o falsa. Un pragmatista se fijaría en las consecuencias prácticas 

que se derivan de esa teoría y trataría de comprobar si se verifican en la realidad. Si es así, la 

teoría puede considerarse verdadera. Si no, debemos afirmar que es falsa. 

 



UD5. LA VERDAD 

4 
 

LA VERDAD COMO CONSENSO 

La teoría consensual de la verdad está asociada a los filósofos Jurgen Habermas y Karl Otto 

Apel. Según estos autores, el fundamento para afirma que algo es verdadero está en el acuerdo 

resultante de un proceso de diálogo desarrollado en condiciones adecuadas. 

Un ejemplo podría ser el de las verdades científicas. De acuerdo con esta visión, las 

afirmaciones que hoy consideramos científicamente válidas han sido establecidas mediante el 

debate, la crítica y la revisión de expertos dentro de la comunidad científica. Lo que los 

científicos consideran verdaderos es aquello sobre lo cual han logrado ponerse de acuerdo 

mediante el diálogo y el consenso. 

Los dos filósofos alemanes, Habermas y Apel, insisten en que, para que este proceso de 

diálogo sea válido, hace falta que se cumplan una serie de requisitos básicos. El diálogo debe 

estar abierto a la participación de todos los interesados, que han de tener oportunodad de 

expresar su opinión con libertad y sin ningún tipo de coacciones. Además, todos los participantes 

deben esforzarse por justificar adecuadamente sus opiniones, y deben estar dispuestos a 

cambiar de opinión cuando los argumento ofrecidos por otras personas resulten convincentes. 

Únicamente en esta comunidad ideal de diálogo se dan las condiciones para que todos los 

interlocutores puedan ponerse de acuerdo en una posición común y alcanzar el consenso. 

PERSPECTIVISMO 

El flósofo español José Ortega y Gasset propueso la idea de que la verdad solo es posible 

captarla desde un determinado punto de vista. Por eso la verdad es un aspecto variable según 

las personas, los momentos y los lugares. Sin embargo, esto no significa que la verdad no exista 

ni que cada uno tenga la suya. Para un filósofo perspectivista, sí que existe la verdad, pero esta 

solo puede contemplarse desde una perspectiva concreta, que condiciona la forma en que la 

percibimos. 

Ortega defendía que solo es posible captara la realidad desde nuestra peculiar 

circunstancia. Con este término se refería al punto de vista desde el que contemplamos la 

verdad, que está condicionado por lo que nos rodea: el lugar, la biografía, el momento en que 

estamos situados. 

 

 



UD5. LA VERDAD 

5 
 

ACTITUDES ANTE LA VERDAD 

 

DOGMATISMO Y ESCPETICISMO 

Como acabamos de ver, los criterios de verdad nos permiten determinar qué es lo que 

distingue lo verdadero de lo falso. Sin embargo, más allá de esta cuestión los filósofos se han 

preguntado si es posible conocer la verdad con certeza. ¿Somos los seres humanos capaces de 

alcanzar la verdad? 

El dogmatismo cree que es posible conocer la verdad con total seguridad 

Un dogma es un principio firme y cierto sobre el que se puede construir el conocimiento. 

Los partidarios del dogmatismo afirman que hay algunos principios elementales que podemos 

alcanzar con total seguridad y que pueden servir como base para el saber. Algunos filósofos 

dogmáticos en este sentido son Descartes, Leibniz o Wolff. 

Los pensadores escépticos en cambio, tienen una opinión contraria.  

El escepticismo es una posición filosófica que niega la posibilidad de conocer la verdad. 

Para un escéptico, la verdad absoluta es algo inalcanzable. Lo máximo que podemos 

alcanzar son verdades probables o verosímiles, pero nunca podemos tener la completa 

seguridad de estar en posesión de la verdad. Entre los filósofos escépticos más conocidos están 

Gorgias, Pirrón de Elis, Sexto Empírico, Montaigne o David Hume. 

Como los escépticos niegan la posibilidad de conocer la verdad última, también se ven 

obligados a reconocer las inevitables limitaciones del conocimiento humano. Sin embargo, el 

escepticismo tiene otra consecuencia relevante para nuestro trato con los demás. Si no existe 

ninguna manera de alcanzar la verdad, lo más probable será adoptar una posición tolerante y 

abierta ante las ideas ajenas. 

RELATIVISMO y SUBJETIVISMO 

Resulta evidente que podemos encontrar todo tipo de opiniones, a menudo incluso 

contradictorias, sobre casi cualquier tema Ate esta situación resulta muy difícil tratar de 

encontrar una verdad única y común para todos. ¿Acaso la verdad no existe? 



UD5. LA VERDAD 

6 
 

Llamamos relativismo a la teoría según la cual no existe ninguna verdad universal y 

necesaria 

Los defensores del relativismo creen que lo que consideramos verdadero o falso es 

relativo, porque depende del punto de vista, así como del momento y lugar en que estamos 

situados. Por eso no podemos afirmar que haya una única verdad para todo el mundo.   

El sofista Protágoras es uno de los primeros relativistas de los que tenemos noticia. Creía 

que las propiedades que atribuimos a las cosas no están en ellas mismas, sino que son producto 

e nuestra valoración, Una misma bebida por ejemplo, es puede parecernos amarga a algunos y 

dulce a otros; a unos fría y a otros caliente. Por eso Protágoras decía que el hombre es la medida 

de todas las cosas, ya que en su opinión todo lo que afirmamos sobre la realdad depende de 

nuestro particular punto de vista. 

Los relativistas suelen considerar que la interpretación de la verdad depende de la cultura, de 

las costumbres, la educación y las creencias generalmente aceptadas en un tiempo y lugar 

determinado. 

Para los subjetivistas, cada uno de nosotros tiene su propia verdad, por lo que resulta 

imposible encontrar verdades eternas y universales. 

El subjetivismo afirma que lo que a una persona le parece verdadero o falso depende 

únicamente de factores individuales 

 

A mendo el escepticismo suele estar ligado con el relativismo. Sin embargo conviene 

diferenciar los matices. El escéptico considera que la mejor actitud ante el conocimiento es la 

duda, ya que no podemos estar seguros de haber alcanzado la verdad. 

Para un escéptico, lo más recomendable es suspender el juicio, abstenerse de hacer 

afirmaciones rotundas y limitándonos a ofrecer nuestra propia opinión, que puede estar 

equivocada. Según los escépticos, esta es la mejor actitud si queremos conservar la tranquilidad 

de espíritu. 

Los relativistas en cambio, afirman que las cosas que consideramos verdaderas o falsas 

dependen de las creencias y opiniones extendidas en nuestro entorno. El relativismo considera 

que la verdad depende del momento y del lugar, por lo que algunas cosas que para nosotros son 

verdad podrían no serlo para personas de otro tiempo o lugar. 



UD5. LA VERDAD 

7 
 

POSVERDAD, DESINFORMACIÓN, NOTICIAS FALSAS 

Trabajaremos este epígrafe con distintos materiales web: 

Propaganda y desinformación 

https://maldita.es/ 

Toda la verdad sobre la desinformación  

https://franciscomartintorres.wordpress.com/2023/03/01/propaganda-y-desinformacion/
https://maldita.es/
https://www.youtube.com/watch?v=2_xr58zYr6c

